

 $N^{0}_{1.09.2017 p.}^{0}$  (53)

Всеукраїнська щомісячна християнська газета Розповсюджується безкоштовно. Фрукується на пожертви читачів

а/с 5657 м. Вінниця, 21011, Україна

# LLo take R500?

**У**2017 році більшість країн Європи відзначає 500-річчя Реформації. Україна також приєдналася до відзначення півтисячної річниці цієї події, у зв'язку з чим був підписаний Указ Президента України № 357/2016 «Про відзначення в Україні 500-річчя Реформації». Можливо, вам зустрічалися емблеми із написом R500. Вони присвячені саме цій ювілейній події. З історією виникнення руху Реформації всі ми знайомились при вивченні курсу Всесвітньої історії у загальноосвітніх школах. Однак хотілося б більше дослідити духовні причини та наслідки цього суспільного процесу, щоб дізнатися про масштаби його впливу на хід світової історії та зрозуміти, як він може вплинути на розвиток подій в Україні.

Реформація (в перекладі з лат. reformatio – перетворення, виправлення, повернення первинної форми) – християнський церковно-релігійний, духовно-суспільний та політичний рух, що на початку XVI ст. охопив майже всю Європу. Був спрямований проти необмеженої папської влади та свавілля католицької церкви, яка відступила від біблійних істин. В результаті виникнення та поширення цього руху відбулося утворення церков нової сутності, так званого протестантського напряму. Розпочався рух Реформації в Німеччині. 31 жовтня 1517 року професор теології Віттенбергського університету Мартін Лютер (1483–1548) прибив свої "Дев'яносто п'ять тез" на дверях замкової церкви у м. Віттенберг. Вони були спрямовані проти практики продавання індульгенцій на відпущення гріхів та написані на підставі глибокого дослідження текстів Нового Заповіту. Також Лютер спростував авторитет Священного Переказу, тобто постанов церкви і папських декретів, відводячи роль єдиного джерела Божої істини Святому Письму. Це поклало початок Реформації, яка тривала з XVI ст. до середини XVII ст. Багато головних ідей Реформації висловлювалися ще задовго до Мартина Лютера такими видатними богословами Західної Церкви як Джон Вікліф (1384), Ян Гус (1415), Джироламо (Ієронім) Савонарола (1498) і деякими іншими. Однак в той час їхні ідеї не привели до настільки масштабних наслідків, до яких призвела діяльність Лютера. Одним із найбільш відомих попередників Реформації був Ян Гус, ректор Празького університету, однак він був звинувачений в єресі та спалений на

Суть основних принципів Реформації можна звести до п'яти головних тез:

SOLA SCRIPTURA — «Тільки Писання». Тільки Біблія являється джерелом істини про Бога та єдиним критерієм Божих стандартів для кожної сфери життя людини. Для того, щоб людина могла правильно будувати свої стосунки з Богом, їй необхідно вивчати Святе Письмо, адже Христос закликав: «Досліджуйте Писання, бо через них ви думаєте мати життя вічне..» (Ів. 5:39).

SOLA CHRISTO — «Тільки Христос». Ісус — Єдиний Спаситель і Господь. Він являється єдиним посередником між Богом та людиною, тому спасіння можливе лише через віру в Нього. Ні молитви до

СОRAM DEO — «Перед лицем Бога». Ця фраза буквально означає, що ми постійно знаходимось під Божим поглядом. Християнин не повинен поділяти своє життя на церковне і світське, а проживати все своє життя у Божій присутності, під Божою владою та для Божої слави. Це означає, що людина повинна ретельно виконувати своє покликання незалежно від того, ким вона  $\varepsilon$  — чиновником, ремісником, домогосподаркою чи священнослужителем. Бог бачить явні й таємні людські вчинки, а також знає усі думки і за кожний свій вчинок людина відповідатиме перед Богом.

До Реформації церква поділялася на священників та мирян. Натомість реформатори проголошували, що всі, хто повірив в Ісуса Христа, стають священниками Богу на підставі записаного в книзі Об'яв-

REFORMATION 500

святих, ні церковні таїнства чи добрі справи не можуть дати людям спасіння й вічне життя, а лише жива віра в Ісуса Христа. «Я дорога, правда і життя. До Отця не приходить ніхто, якщо не через Мене»,— вчив Христос. (Ів.14:6).

SOLA FIDE – «Тільки вірою». Прощення гріхів та спасіння людина отримує від Бога тільки вірою. Людина сама по собі не може бути праведною. Віра — це прийняття того, що Бог вже зробив для людей. Праведність є Божим даром, який можна отримати лише через віру, як написано: «Отож, ми визнаємо, що людина виправдується вірою, без діл Закону.» (Рим. 3:28).

SOLA GRATIA — «Тільки благодать». Людина своїми власними зусиллями не може заслужити спасіння чи заплатити за свої гріхи. Це ініціатива та дар милосердного Бога, який послав Свого Сина Ісуса Христа, щоб Він Своєю смертю заплатив за кожного грішника. «Бо спасені ви благодаттю через віру, а це не від вас, то дар Божий.» (Єф. 2:8).

лення 1:5,6 «та від Ісуса Христа... що зробив нас царями і священниками Богові й Своєму Отцеві».

У 1521 році у Вартбурзькому замку Мартин Лютер здійснив переклад Нового Заповіту на німецьку мову, а у 1522 році Книга почала друкуватися та стрімко розходитися по країні. До сьогоднішнього дня Біблія в перекладі Лютера являється найпопулярнішим німецьким перекладом Святого Письма.

Реформація кардинально змінила устрій Європи. Вона викликала не лише появу великої кількості церков, а й динамічний ріст кількості навчальних закладів по всій Європі, оскільки на той час 90% людей були неписьменними. Кожна євангельська церква прагнула мати школу. Саме тоді зародилась педагогіка. Лютеранська Швеція була першою державою, яка на початку XVII ст. запровадила обов'язкову загальну середню освіту. Розвиток освіти дав поштовх для розвитку технологій та наук, таких як астрономія,

фізика, хімія, ботаніка, анатомія, без яких неможливо уявити сучасне життя.

Таким чином, дотримання Божих принципів вплинуло не тільки на духовне відродження націй, а й на суспільну сферу життя: культуру, економіку, політику. У кожній країні прийняття ідей Реформації супроводжувалось національним підйомом. В Англії, наприклад, Реформація здійснювалася за ініціативою королівської влади. Усе це докорінним чином змінило західну цивілізацію, а через неї і весь світ. Саме за часів Реформації прийшло усвідомлення того, що незалежно від майнового, соціального становища чи освіти всі люди рівні перед Богом, бо вони діти одного Небесного Отця; виникли такі поняття, як загальнолюдські цінності, свобода совісті, свобода слова, право на життя, право на освіту. Це створило передумови для появи поняття «верховенства права». У країнах, які пережили Реформацію, люди поступопво зрозуміли, що права людині надає не король, чи уряд, а Творець. Так формувалась політична свідомість європейських націй та народився парламентаризм – влада народу через своїх представників, яких вони обирають. Люди почали об'єднуватися у спілки та виявляти свою громадянську активність, розпочався процес національного відродження. Сформувалось поняття християнського патріотизму, який грунтується на любові до ближнього та проявляється через прив'язаність до свого народу і країни та пошану до інших народів. Вчення про професійне покликання сприяло формуванню етики праці та спричинило стрімкий розвиток економіки.

Певні реформаційні ідеї проникали і в Україну, здебільшого через культурно-освітні контакти українських земель у складі Речі Посполитої, однак не набули поширення. Можна тільки здогадуватися, яким було б життя українців, якби вони зробили у XVI ст. такий вибір, як країни Європи. Зараз наша країна переживає дуже складні часи. Ми всі розуміємо, що потрібні кардинальні зміни у всіх сферах нашого життя. На досвіді реформаційних процесів Європейських країн XVI ст. ми можемо зрозуміти, що найдієвіший шлях до суспільних реформ – це реформа людських сердець у тому напрямку, який визначив для кожної людини її Творець. Основні закони цього процесу дав Ісус у Своїй Нагірній проповіді дві тисячі років тому. Його заклик й донині є актуальним як для кожної людини, так і для певної громади, для всього суспільства та країни в цілому. Головна ідея Реформації – це не політична революція, а революція людських сердець, які повертаються до Бога, щоб відновити дух, душу і тіло людини, а саме такі люди здатні змінити хід історії будь-якої країни.

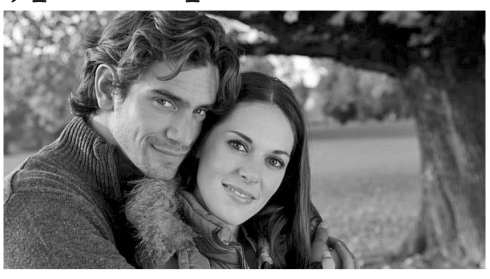
Павліна Співак

## Драгоценные истины Евангелия: (Еф.5:25)

## «Мужья, любите своих жён, как и Христос возлюбил церковь и предал Себя за неё»

Это изречение принадлежит Апостолу Павлу. В этом послании он объясняет, какими должны быть взаимоотношения между мужем и женой в свете Евангелия. В пример для мужей он ставит Самого Христа и Его взаимоотношения с Церковью, которая является Его Невестой. Он отдал Себя в жертву, чтобы искупить Свой народ, пошёл на крестные муки ради спасения Своей возлюбленной. Своей драгоценною кровью Он искупил её, освятил и оправдал. Апостол Павел писал об этих взаимоотношениях так: «Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела. Но как Церковь повинуется Христу, так и жены своим мужьям во всем» (Еф.5:22-24).

Далее речь пойдёт о мужьях, так как они являются главой для жены и несут ответственность перед Богом за свои семьи: «Мужья, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее, очистив банею водною посредством слова; чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна» (Еф.5:25-**27).** Истинный христианин должен быть для своей жены таким же мужем, каким Христос является для Церкви. «Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей **Его» (Еф.5:28-30).** Любовь мужа персональна. Господь Иисус питает к Церкви особенную любовь, предпочитая её всему остальному человечеству. Он говорил: **«Я о них молю; не о всём мире молю...» (Ин.17:9).** Иисус молился к Отцу не только об Апостолах и верую-



щих того времени, но обо всех верующих всех времён, которые и составляют Его Церковь. «Не о них же только молю, но и о верующих в Меня по слову их» (Ин.17:20).

Избранная Церковь угодна небу, она является сокровищем Иисуса, Его венцом, украшением Его перста, средоточием Его любви. Муж должен любить жену любовью неизменной, ибо так любит Христос Свою Церковь. Его любовь не переменчива. Она может проявляться по-разному, но она всегда неизменна. Истинный муж любит свою жену любовью сердечной, пылкой и страстной.

Возникает вопрос: а каким хочет видеть своего мужа жена - христианка? По моему убеждению, главным для неё должна быть его духовная жизнь, а не внешность. Это должен быть человек, глубоко любящий Бога, который ищет прежде всего Царства Божия, и его праведность, его цель - служить Господу и активно трудиться в поместной церкви. Он должен организовывать молитвенную жизнь семьи и руководить ею, а также изучением Библии в домашнем кругу, и являть собой образец верующего. Он должен также заботиться о материальных потребностях своей семьи, но деньги не должны играть в его жизни

главной роли. Он не завистлив и не жаден. Он любит своих детей, учит их, не жалея сил и времени, часто предпринимая что-нибудь вместе с ними, служит для них хорошим примером во всём и уделяет внимание каждому из них. Также он - гостеприимный хозяин. Его дом открыт для слуг Господа, для всех христиан и для неспасённых также. В семье такого мужа царит атмосфера взаимопонимания. Он знает, что никто не совершенен, и принимает членов своей семьи такими как есть, со всеми достоинствами и недостатками, может с пониманием улыбнуться их ошибкам и промахам. Для него очень важна повседневная и духовная жизнь его семьи. Он приветствует те пожелания и предложения со стороны семьи, которые ведут ко благу её. Прекрасно, если муж способен сохранять бодрость, оптимизм и терпение в тех случаях, когда у жены всё валится из рук. Кто из женщин не хочет, чтобы муж был опрятен, аккуратен, неэгоистичен, честен, нежен, верен, щедр, внимателен, снисходителен к проступкам, чтобы на него можно было во всём и всегда положиться, чтобы он умел ценить добро и быть благодарным за него? И ещё: чтобы обладал чувством юмора, не был ворчуном или нытиком...

Можно было бы ещё многое добавить, но вряд ли есть на свете такой мужчина, который обладал бы всеми этими качествами.

Писание говорит, что верующему всё возможно... Дорогие мужья – братья! Да благословит вас Бог в приобретении всех этих качеств, я думаю, это угодно Господу!

А что пожелать жёнам – сёстрам? Жена должна быть благодарна за те достоинства, которыми её муж уже обладает, и с любовью помогать ему приобретать новые. А самой становиться такой, как говорит Писание о жёнах.

В заключение своего послания Апостол Павел писал: «Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть. Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви. Так каждый из вас да любит свою жену, как самого себя; а жена да боится своего мужа.» (Еф.5:31-33). Под словом «боится» другие переводы Библии уточняют: «чтобы жена уважала своего мужа». Я думаю, что так должно и быть, муж должен быть в почёте у своей жены и жене оказывать честь. Апостол Пётр писал: «Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах» (1-е Пет.3:7).

Возлюбленные, как ещё Христос может доказать нам Свою любовь после всего, что Он уже сделал для нас? Иисус питает к Своей невесте любовь восторженную, Он ценит её ответную любовь и восторгается ею. Да, мы удивляемся такой бесконечной любви Иисуса и восхищаемся ею, но вот вопрос: любим ли мы так же, как Он? Пусть примером и мерилом нашей любви к жёнам будет любовь, которой Христос возлюбил Церковь. Аминь.

Александр Волтарнист

### ХРИСТИАНСКОЕ ЯЗЫЧЕСТВО ИЛИ ЯЗЫЧЕСКОЕ ХРИСТИАНСТВО?



Часть 1 Похороны.

Сегодня многих христиан волнует вопрос — правильно ли будет с точки зрения Библии устраивать поминки с застольем? И как поступить, когда приглашают на поминальный обед или предлагают полотенце или калач? Зачем закрывают зеркала в доме? Откуда все эти традиционные правила?

Библия неоднократно повествует о застольях на брачном торжестве, в то время как по традиции языческих народов устраивались громкие веселья на похоронах в связи с распространенным спиритическим суеверием о загробной жизни, что никак не согласуется с библейским учением о состоянии человека после смерти. В Библии сказано: «не воспевают мёртвые Тебя, кто в преисподней, тот не восхваляет Тебя, не верит в Твою помощь, они в могилах и всегда молчат. Кто жив, как я сейчас, те Тебя хвалят. И должен детям передать отец, что верить можно лишь в Тебя» (Ис.38:18—19). Согласно Библии смерть касается только физического тела, потому что душа человека не умирает, но продолжает жить вечно с тем, кого выбра-

ла на земле, с Богом или сатаной. После смерти уже ничего нельзя изменить, иначе каждый, встретившись с реальным Богом, покаялся бы и стал Покаяние христианином. и вера уместны только тогда, когда не видишь, потому что все мы живем в ограниченном физическом теле, тогда как Бог есть дух и постигнуть Его можно лишь духовной составляющей нашего естества. Никакие молитвы, свечи и ритуалы всякого рода за умершим не способны ни спасти его душу, ни погубить. Вечность – это выбор каждого отдельного человека при жизни на земле. «**Итак** каждый из нас за себя даст отчет Богу» (Рим.14:12). Поведение человека на похоронах убедительно свидетельствует о том, кто он - доверяющий Библии христианин или язычник. Ведь согласно библейскому учению искупление человека произошло на Голгофе, где Иисус Христос понес наказание за грехи всего мира. В свою очередь языческое мировоззрение предусматривает совершать искупление во время похоронной процессии. Калачи, полотенца, свечи, пакеты со сладостями – вот языческая цена искупления. Поэтому христиане, доверяющие Библии, не практикуют похоронных подарков и иных языческих обрядов, веря, что только кровь Иисуса Христа очищает человека от грехов.

Для начала рассмотрим, что символизируют собой традиционные похоронные атрибуты. Полотенце предназначалось для души умершего, которая, по поверьям, сорок дней ходит по своим местам и, прилетая к дому, утирает полотенцем свое лицо.

Язычники поклонялись огню и солнцу, и неотъемлемой частью этого идолопоклонства были свечи. Откуда обычай закрывать в доме, где лежит покойник, все зеркала плотным, желательно черным полотном? В языческой традиции зеркала закрывали, чтобы покойный «не увидел» никого в нем и не увел бы вслед за собой, и чтобы живые не видели в нем отражение гроба с покойным. Обратите внимание на элемент языческой предохранительной магии – опасность мертвеца для живых состояла в том, что он, якобы, может вернуться в дом и «увести» кого-либо из близких за собой. К мерам, оберегающим живых, относится обычай выносить тело из дома ногами вперед, стараясь не задеть за порог и косяки двери, чтобы предотвратить возвращение покойника по своему следу. Часто для того, чтобы покойник не нашел дороги домой, похоронная процессия останавливалась у первого перекрестка, и при этом гроб каждый раз оборачивали по солнышку три раза. Называлось это «путать следы». Гроб не везли, а несли на руках, обыкновенно шесть человек. Нести гроб на руках было знаком уважения к умершему. Конечно же, мы должны иметь почитание к этому процессу и относится к нему как к служению и воле Божьей, так как сам Господь сказал ...**прах** ты и в прах возвратишься. Но Библия предлагает прежде всего уважать человека при жизни, а в современных

условиях намного удобнее воспользоваться достижениями цивилизации. В древности существовал обычай хоронить покойников под порогом жилища. Так возникло поверье: через порог нельзя ни прощаться, ни здороваться: можно разгневать духов умерших. Кстати, это правило дожило и до наших дней.

Как реагировать христианину на всю эту языческую мерзость? Во-первых, когда случится горе с близким человеком, то принципиально совершать похоронное служение по библейскому обычаю, помня о том, что искупление произошло на Голгофе, и после смерти человека мы не можем изменить его решение, принятое при жизни. Вовторых, посещая похороны, отстаивать свои религиозные убеждения и не принимать языческие атрибуты искупления души – калачи, полотенца, свечи и т.п. Будьте мудры и не становитесь участниками в чужих грехах!

Константин Скобелев

#### изречения мудрости

Смерть – конец земной жизни, кончина, разлучение души с телом; конец плотской жизни и переход к вечной, духовной жизни (В. Даль).

Умирая телесно, вы только переходите из одного жилища в другое.

После смерти нет возможности покаяния, исправления или какой бы то ни было духовной перемены.



✓ оанн Златоуст (ок. 347–14 сентя-бря 407) – архиепископ Константинопольский, богослов, почитается как один из трёх Вселенских святителей и учителей вместе со святителями Василием Великим и Григорием Богословом.

Иоанн Златоуст – христианский святой, почитаемый в лике святителей. Преставился 14 сентября 407 года, но, ради праздника Воздвижения Креста Господня, память в Православии перенесена на 13 ноября (по юлианскому календарю).

#### «Злоба сама себе вредит.» (Иоанн Златоуст)

Православная церковь также совершает его память в Соборе трёх святителей 30 января (по юлианскому календарю). В Католической церкви память Иоанна Златоуста совершается

13 сентября. Родился в Антиохии около 347 года, в семье военачальника. Его отец, Секунд, умер вскоре после рождения сына; мать, Анфуса, не стала более выходить замуж и отдала все силы воспитанию Иоанна. Юноша учился у лучших философов и риторов, рано обратился к углублённому изучению Священного Писания.

Мелетий Антиохийс-Святитель кий наставил его в вере и в 367 году крестил. Через три года святой Иоанн был поставлен во чтеца. После того, как святитель Мелетий был отправлен в ссылку императором Валентом в 372 году, святой Иоанн совместно с Феодором Мопсуестийским учился в местной богословской школе у опытных наставников подвижнической жизни, пресвитеров Флавиана и Диодора

Когда скончалась мать Иоанна, он принял иночество. Вскоре Иоанна сочли достойным кандидатом для занятия епископской кафедры. Однако он из смирения уклонился от архиерейского сана. В это время он написал «Шесть слов о священстве», великое творение православного пастырского богосло-

Четыре года провёл святой в трудах пустынножительства, написав «Против вооружающихся на ищущих монашества» и «Сравнение власти, богатства и преимуществ царских с истинным и христианским любомудрием монашеской жизни». Два года святой соблюдал полное безмолвие, находясь в уединённой пещере.

Для восстановления здоровья святой Иоанн должен был возвратиться в Антиохию. В 381 году епископ Мелетий Антиохийский посвятил его во диакона. Последующие годы были посвящены созданию новых богословских творений: «О провидении», «Книга о девстве», «К молодой вдове» (два слова), «Книга о святом Вавиле и против Юлиана и язычников».

«Кто ограничивает пост одним воздержанием от пищи, тот весьма бесчестит его. Не одни уста должны поститься, - нет, пусть постятся и око, и слух, и руки, и ноги, и все наше тело.»

(Иоанн Златоуст)

В 386 году диакон Иоанн был рукоположен во пресвитера. На него возложили обязанность проповедовать Слово Божие. Иоанн оказался блестящим проповедником, и за редкий дар Боговдохновенного слова получил от паствы наименование «Златоуст». Двенадцать лет он при стечении народа, обычно дважды в неделю, а иногда ежедневно, проповедовал в храме.

В этот период он написал толкования на многие книги Священного Писания и множество бесед на отдельные библейские тексты. Слава пастыря и проповедника росла.

В 397 году, после кончины Константинопольского патриарха, архиепископа Нектария, Иоанн Златоуст был вызван из Антиохии для поставления на Константинопольскую кафедру в качестве патриарха. Он начал с главного – с духовного совершенствования священства. И здесь лучшим примером был он сам.

Средства, которые предназначались для архиепископа, святой обратил на содержание нескольких больниц и двух гостиниц для паломников. Много трудов положил святитель на устроение благолепного Богослужения.

«Никто не бойся смерти. ибо освободила нас Спасова смерть! Объятый смертью, Он угасил смерть. Сошед во ад, Он пленил ад и огорчил того, кто коснулся Его плоти... Огорчился ад, ибо упразднен! Огорчился, ибо осмеян! Огорчился, ибо умерщвлен! Огорчился, ибо низложен! Огорчился, ибо связан! Взял тело, а прикоснулся Бога; принял землю, а нашел в нем небо; взял то, что видел, а подвергся тому, чего не ожидал! Смерть! где твое жало?! Ад! где твоя победа?!»

(Иоанн Златоуст)

Распущенность столичных нравов, особенно императорского двора, нашла в лице патриарха Иоанна нелицеприятного обличителя. Когда императрица Евдоксия, жена императора Аркадия (395-408), распорядилась о конфискации собственности у вдовы и детей опального вельможи, святой встал на их защиту.

Гордая императрица не уступила и затаила гнев на архипастыря. Ненависть Евдоксии к Иоанну разгорелась с новой силой, когда недоброжелатели сказали ей, будто он в своём поучении о суетных женщинах имел в виду её. Суд, составленный из иерархов, обличаемых ранее Златоустом, постановил низложить архипвстыря Иоанна и за оскорбление императрицы предать казни. Император Аркадий заменил казнь изгнанием. Той же ночью в Константинополе произошло землетрясение.

Испуганная Евдоксия просила императора срочно вернуть Иоанна и немедля послала письмо изгнанному пастырю, умоляя его вернуться. Но уже через два месяца новый донос пробудил гнев Евдоксии. В марте 404 года состоялся собор, постановивший изгнать святого Иоанна. По удалении его из столицы пожар обратил в пепел здание сената, последовали опустошительные набеги варваров, а в октябре 404 года **умерла** Евдоксия.

Находясь в Армении, Иоанн старался укрепить своих духовных чад. В многочисленных письмах (их сохранилось 245) епископам Азии, Африки, Европы и своим друзьям в Константинополе, он утешал страдающих, наставлял и поддерживал своих приверженцев. Зимой 406 года патриарх был болезнью прикован к постели. Но враги его не уни-

Из столицы пришёл приказ перевести его в глухой Питнус (Пицунду, в Абхазии). Истощённый болезнями Иоанн в сопровождении конвоя три месяца в дождь и зной совершал свой последний переход. В Команах силы оставили его. Причастившись Святых Таин, вселенский святитель со словами «Слава Богу за все!» отошёл ко Господу 14 сентября 407 года.

Иоанн Златоуст был погребён в Команах. В 438 году по инициативе Прокла, Патриарха Константинопольского, мощи святителя были перенесены в столицу.

«Кто благочестив и боголюбив – насладись ныне сим прекрасным и радостным торжеством! Кто слуга благоразумный – войди, радуясь, в радость Господа своего! . Кто потрудился, постясь – прими ныне динарий! Кто работал с первого часа – получи ныне заслуженную плату! Кто пришел после третьего часа – с благодарностью празднуй! Кто достиг только после шестого часа – нисколько не сомневайся, ибо и ты ничего не теряешь! Кто замедлил и до девятого часа – приступи без всякого сомнения и боязни! Кто же подоспел прийти лишь к одиннадцатому часу – и тот не страшись своего промедления! Ибо щедр Домовладыка: принимает последнего, как и первого; ублажает пришедшего в одиннадцатый час так же, как и трудившегося с первого часа; и последнего одаряет, и первому воздает достойное; и тому дает, и этому дарует; и деяние принимает, и намерение приветствует; и труд ценит, и расположение хвалит. Итак, все – все войдите в радость Господа своего!»

> (Иоанн Златоуст. Огласительное слово на Пасху)

### НЕ БОИСЯ ПЛОХИХ НОВОС

"Блажен муж, боящийся Господа и крепко любящий заповеди Его... Не убоится худой молвы: сердце его твердо, уповая на Господа.Утверждено сердце его: он не убоится, когда посмотрит на врагов своих".  $(\Pi c.111:1-8)$ 

Человек, чьё сердце утверждено в Слове Божьем, не боится худой молвы, не боится плохих новостей и обстоятельств. Его сердце твёрдо и неизменно уповает на Господа. Время, в которое мы живём сегодня, даёт нам повод для беспокойства, страха и паники. Последние новости изобилуют негативной информацией, и когда мы сосредотачиваем своё внимание на проблемах этого мира, думаем о негативном, слушаем плохие новости и обсуждаем их с другими людьми, то тем самым мы превозносим дела дьявола. Верующий может жить

среди всего хаоса и давления этого мира, оставаясь непоколебимым и твёрдым. Утверждённое сердце знает, что в любой ситуации Бог – это более чем достаточно. Твоё сердце уповает на Господа, на Его Слово, потому что Бог и Его Слово – это

Иисус говорил Своим ученикам о признаках Своего пришествия и конца века. Это может шокировать людей, заставлять их сердца замирать от ужаса. Однако мы не должны забывать, что Иисус всегда проповедует добрые вещи, а не плохие.

Он понимал, что перед Его пришествием и концом века будет проповедано ещё много другого, что не является Евангелием, Благой Вестью. И каждый верующий ответственен за то, чтобы отличить истинное Евангелие от лжеевангелия. Первые слова Его были: "Берегитесь, чтобы кто не прельстил вас"; (Мф. 24).

Только то, как мы обращаемся со Словом, может сделать нашу жизнь совершенной. *"Также услышите* о войнах и о военных слухах. Смотрите, не ужасайтесь..." (Мф. 24:6).

Иисус перечисляет то, что должно произойти перед Его пришествием: войны и военные истерии, народ, восстающий на народ, голод, эпидемии, землетрясения и

т.д. Однако среди всех этих потрясений и катаклизмов каждое слово, произнесённое Им, было помазано Богом и вдохновлено Духом Святым. И если Он говорит «смотрите, не ужасайтесь», то именно это является для нас тем состоянием, в котором мы должны находиться посреди всех этих беспорядков и волнений. Такое состояние не поддается панике и страху.

"И проповедано будет это Евангелие Царства по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец"(Мф.24:14).

Иисус говорит, что даже среди худых вестей в тяжелые времена найдутся те, кто поднимутся и будут нести и провозглашать добрую весть Евангелия.

Благая весть - это единственная возможность жить на земле в такое время без тревоги и боязни, без замешательства и паники.

Каждый может обрести полноту Слова Божьего, стать утверждённым и укорененным, уповая на Господа, и непоколебимым вовек.

Вячеслав Бойнецкий

Корінь злий гріха і смерті Подолав Він на хресті. Нам Спаситель

Чудний, Дивний Викуп дав, ціну сплатив. Ти тепер тримайся міцно I тебе Він проведе. Все життя віддай Ісусу, Божий Син спасінням є! Він – дихання, Він – терпіння, Він – життя твоє святе. Кожну мить святи Ісуса, I любов в тобі зійде. Наче сонце, наче квітка Розцвіте, осяє вмить. I те сяйво променисте

\*\*\*

Освітить і ближніх всіх.

Анастасія Ольховик

Ты одеваешь очки, глаза закрывая напрасно. Видеть не хочешь чрез них, Затемнённые стёкла прикраса.

Мир, что ты хочешь сейчас? Ты обречён на вечность! Любящий боли одни, Одержимый всем

до бесконечности, Парализованный тьмой -Ищешь душе ты пристанище.

Ты ненавидишь любовь, От истины

тьмой ограждаешься. Привычные вещи

утратили смысл, В них не найдёшь утешения. Суетность мыслей земных Ставит тебя на колени. Ты покорился злу, В нём твоя самоправедность. Тонешь в коварстве и лжи, Лестью греха упиваешься. Но пробудится весь мир, В истине он взбудоражится, И вот, в сокрушения миг Пьедесталы врага

повергаются!

Люди, очнитесь скорей, Вот у двери Оправдание! Стук, неслышный

для наших ушей.

Прислушаться

нужно сознанием... Человек, обратись, наконец! Два пути, выбор -

в твоих руках. И лишь избирающий

спасения крест Прибудет в вечность

Анастасія Ольховик

оправданным.

Указывая свое отношение к кому-то, кто дорог для нас, или кого мы особо уважаем, мы стараемся угодить ему: если, например, дарим подарки, то выбираем наилучшее в знак уважения к нему, и хочу сказать, что это нормально и нет в этом ничего предосудительного, но вот вопрос, о котором я хочу написать коротко: а в какой одежде мы предстоим пред Господом (одежду же тут имею в виду духовную, а не плотскую)? Если мы говорим, что мы христиане, то это должно в первую очередь показывать наше отношение к Богу.

Однажды, когда Петр еще не был апостолом, а был простым рыбаком, но знал Христа как учителя, в день своего призвания Петр услышал от Господа слова: « ... И сказал Симону Иисус: не бойся; отныне будешь ловить человеков. И, вытащив обе лодки на берег, оставили все и последовали за Ним.» (Лук.5:10,11)

Петр все время следовал за Господом верно и даже не подозревал, что он может когда-то отступить от Него, но вот пришло время, и он пережил это великое падение в своей жизни, когда в ночь взятия Христа он трижды отрекся от Него. Впрочем, после он горько каялся и плакал об этом, но, как часто это бывает и с нами, когда нас Бог прощает, а мы еще не готовы сами себя простить, и самоосуждение толкает на еще большее духовное падение, так и с Петром: он в своем падении решил вернуться туда, откуда его Господь призвал на служение, и вот как об этом говорит Слово Божье:

«После того опять явился Иисус ученикам Своим при море Тивериадском. Явился же так: были вместе Симон Петр, и Фома, называемый Близнец, и Нафанаил из Каны Галилейской, и сыновья Зеведеевы, и двое других из учеников Его. Симон Петр говорит им: иду ловить рыбу. Говорят ему: идем и мы с тобою. Пошли и тотчас вошли в лодку, и не поймали в ту ночь ничего. А когда уже настало утро, Иисус стоял на берегу; но ученики не узнали, что это Иисус. Иисус говорит им: дети! есть ли у вас какая пища? Они отвечали Ему: нет. Он же сказал им: закиньте сеть по правую сторону лодки, и поймаете. Они закинули, и уже не могли вытащить [сети] от множества рыбы. Тогда ученик, которого любил Иисус, говорит Петру: это Господь. Симон же Петр, услышав, что это Господь. опоясался одеждою, - ибо он был наг, – и бросился в море. А другие ученики приплыли в лодке, – ибо недалеко были от земли, локтей около двухсот, - таща сеть с рыбою.» (Иоан.21:1-8)

Конечно, из этого отрывка Писания можно черпать многое, но я хотел бы в этой статье обратить внимание только на одно, а именно на то, что Петр, будучи нагим, как только услышал, что это Господь, тут же оделся и опоясался, несмотря на то, что плавать в одежде намного тяжелее, так как он не мог предстать пред Господом нагим.

Екклесиаст нам советует: « Да будут во всякое время одежды твои светлы, и да не оскудевает елей на голове твоей.» (Еккл.9:8)

В книге Откровения Господь обращается к нам со словами:

«Се, иду как тать: блажен бодрствующий и хранящий одежду свою, чтобы не ходить ему нагим и чтобы не увидели срамоты его.» (Откр.16:15)

Дорогой друг, в какой одежде ты сегодня предстоишь перед Господом, хранишь ли ты себя чистым или стоишь, как в запачканной одежде?

Библия запачканной одеждой называет греховное состояние человека и в этом состоянии человеческую праведность:

«Все мы сделались – как нечистый, и вся праведность наша – как запачканная одежда; и все мы поблекли, как лист, и беззакония наши, как ветер, уносят нас.» (Ис.64:6)

Но Бог нам во Христе дал новую одежду: «...что им вместо пепла дастся украшение, вместо плача — елей радости, вместо унылого духа — славная одежда, и назовут их сильными правдою, насаждением Господа во славу Его.» (Ис.61:3)

Однако, Бог предупреждает, чтобы мы хранили эти одежды. Обличая Лаодикийскую церковь, Господь говорит:

«Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть. Кого Я люблю, тех обличаю и наказываю. Итак будь ревностен и покайся.» (Откр.3:18,19)

Апостол Павел нас предупреждает: « только бы нам и одетыми не оказаться нагими.» (2Кор.5:3)

Многое еще можно было бы написать, но я думаю, этого достаточно, чтобы натолкнуть нас на размышление и исследование своей духовной жизни

Дорогой читатель, а в какой одежде ты сегодня предстоишь перед Господом? Приближается время, когда каждому из нас придется дать отчет перед Богом.

Хочу закончить свое слово советом апостола Павла:

«Но если мы принадлежим дню, то давайте же оставаться трезвыми, одевшись, как в броню, в веру и любовь, и, как шлем, надев на голову надежду на спасение.» (1Фесс.5:8) (совр. перевод)



Карен Исоян, пастор

Я – Свет, а вы не видите Меня; Я – Пут ь, а вы не следуете за Мной; Я – Истина, а вы не верите Мне; Я – Жизнь,

а вы не ищите Меня; **Я – Учитель,** а вы не слушаете Меня; Я – Господь, а вы не повинуетесь Мне; Я – ваш Бог, а вы не молитесь Мне; Я – Учитель, а вы не слушаете Меня;

Я – Учитель, а вы не слушаете Меня; Я – ваш лучший Друг, а вы не любите Меня; Если вы несчастны, то не вините Меня



#### ЕСЛИ ВЫ ХОТИТЕ ПОКАЯТЬСЯ, ПОМОЛИТЕСЬ ЭТОЙ МОЛИТВОЙ

«Владыко Боже, сотворивший небо и землю, и море, и всё, что в них! Ты послал Сына Своего Иисуса Христа в этот мир для нашего спасения. Ты отдал Его на казнь за грехи наши, чтобы Иисус искупил нас Своею кровью. Я осознаю, что я грешник (грешница) и что возмездие за грех — смерть. Я каюсь во всех своих грехах и отрекаюсь от них. И прошу Тебя, Боже, прости меня во Имя Иисуса Христа, Сына Твоего. Я принимаю Тебя, Господь Иисус, как своего личного спасителя и принимаю спасение, за которое Ты заплатил Своею собственной Кровью. Я верю, что Ты умер на кресте Голгофском за мои грехи и воскрес из мёртвых для моего оправдания. Будь моим Господом и доведи меня до святых небесных обителей. Прими мою молитву к престолу милости и благодати Твоей. Я благодарю Тебя, Господь Иисус, что я принят Тобою и что Ты вошёл в моё сердце и сделал меня новым человеком. Аминь!»

Дай себе шанс – обратись к Богу

#### ТЕ, ЩО ПОВИНЕН ЗНАТИ КОЖНИЙ ХРИСТИЯНИН

#### ОТЧЕ НАШ Молитва Господня

Отче наш, що єси на небесах! нехай святиться Ім'я Твоє, нехай прийде Царство Твоє, нехай буде воля Твоя, Як на небі, так і на землі. Хліба нашого насущного дай нам сьогодні. І прости нам борги наші, як і ми прощаємо винуватцям нашим. І не введи нас у спокусу, але визволи нас від лукавого. Бо Твоє є царство, і сила, і слава навіки. Амінь!

**ૺ**૾ૹ૽ૹૻૹ૽૽ૹૹૹ૽ૹૻૹૹૹૹૹૹૹ

Приглашаем Вас на богослужение, где Вы можете услышать слово Божье и где помолятся о Вас.

Адрес: г. Винница, ул. Ватутина, 13. ПТ – 19:00. ВС – 10:00, 18:00

Вы так же можете прочитать нашу газету в интернете по адресу http://zhitomir.ufcu.com.ua

Прочитав газету, не выбрасывайте – пожалуйста, передайте ее другим

ЕСЛИ ВЫ ЖЕЛАЕТЕ ПОДДЕРЖАТЬ НАС ФИНАНСОВО ИЛИ ОТПРАВИТЬ ОТКЛИКИ О ГАЗЕТЕ, ТО ЭТО МОЖЕТЕ СДЕЛАТЬ ПО НИЖЕУКАЗАННЫМ АДРЕСАМ.

Свідоцтво про державну реєстрацію друкованого засобу масової інформації Серія КВ № 20494-10294ПР

**EMPHRAILE** 

OBGBGE COHLA

Поштова адреса: a/c 5657, м. Вінниця, 21011, Україна Електронна адреса: christiannewspaper@mail.ru Засновник та гол. редактор: Ісоян Карен Григорі Коректор: Олена Ронжина, Відповідальний редактор: Костянтин Скобєлєв

Наш новий рахунок в ПРИВАТБАНКУ для гривневих надходжень – для благодійних внесків – № рахунку: 4731 2191 0403 7134 МФО 305299, ОКПО 14360570 ВФ ПАТ КБ «ПРИВАТБАНК» Призначення платежу: Благодійні внески Для зарахування на карту 5167987208606315 Исоян Карен Григори

Віддруковано:

ТОВ «Прес Корпорейшн Лімітед», м.Вінниця, вул.Чехова 12а, тел: (0432)55-63-97. Зам.1720702 **Наклад:** 2000 примірників.